
73El haiku en el zen japonés Christian Emmanuel Hernández Esquivel

La
 C

o
Lm

en
a 7

4,
 a

br
il-

ju
ni

o 
20

12

El haiku en el zen japonés

Christian EmmanuEl hErnándEz EsquivEl

Uno de los aspectos menos conocidos de la historia del haiku es su rela-

ción con la filosofía zen. El zen 禅 (literalmente, ‘meditación’, ‘contemplación’, ‘quie-

tud’ y ‘calma’) es una doctrina religiosa, proveniente del budismo mahāyāna, que fue 

introducida en Japón a lo largo de los periodos Nara (710-794) y Heian (795-1185), 

y que tuvo su desarrollo más importante durante el periodo Kamakura (1186-1382). 

Durante este último, los monjes budistas japoneses Eisai 栄西 (1141-1215) y Dōgen 

道元 (1200-1253) establecieron dos de las doctrinas de zen japonés más importantes 

hasta nuestros días: la escuela rinzai (rinzai-shū 臨済宗) y la escuela sōtō (sōtō-shū 

曹洞宗) (Furuta, 1967; Faure, 1987; Williams, 2009). Ambas escuelas, pese a que se 

derivaron de las mismas enseñanzas de monjes budistas chinos, se enfrentaron de 

manera ideológica debido a las interpretaciones que sus fundadores dieron tanto a la 

filosofía como a la práctica del budismo. El rinzai zen, impulsado por Eisai a partir de 

las enseñanzas del monje budista chino Linji Yixuan 临济义玄 (s/a-866), consideraba 

al zen como "la más alta verdad de todas las enseñanzas y la esencia del budismo"; 

mientras que el sōtō zen, impulsado por Dōgen a partir de las enseñanzas del monje 

budista chino Dongshan Liangjie 洞山良价 (807-869), "mante-

nía que el budismo era el Zen en sí" (Furuta, 1967: 14 y 20). La 

diferencia central entre los juicios de Eisai y de Dōgen radicaba 

en la naturaleza de la meditación (meizō 瞑想), que hasta nues-

tros días es la base de la práctica del zen: para Eisai, lo importante 

era realizar la meditación sobre un tema (kōan 公案), mientras que 

para Dōgen, lo esencial era la meditación atemática en posición sedente 

(shikantaza 只管打坐) (Furuta, 1967; Ford, 2006).

El zen de la meditación sobre un tema, fundado por el monje bu-

dista chino Dahui Zonggao 大慧宗杲 (1089–1163), consiste en referir 

ciertas conversaciones públicas que se daban entre maestros y discípulos 

budistas para, a partir del análisis de los discursos, meditar respecto a la ‘ver-

dadera naturaleza del Buda’ (Yu, 1979). En dichas conversaciones aparecen frases 

que "llevan al agotamiento del ego y que fomentan una toma de conciencia dinámica 



74 El haiku en el zen japonésChristian Emmanuel Hernández Esquivel

La
 C

o
Lm

en
a 7

4,
 a

br
il-

ju
ni

o 
20

12

y dramática basada en la unidad de yo y de la 

realidad, de los seres humanos y de la naturale-

za, del sujeto y del objeto” (Heine, 1990: 360). A 

estas frases sueltas (y no a toda la conversación 

entre maestro y alumno) se les dio el nombre de 

kōan (Heine, 1990, 1994 y 2004). Un kōan pue-

de ser una pregunta que no tiene una respuesta 

cognitiva: ¿Cuál es el sonido de una sola mano 

cuando aplaude? ¿Cómo era tu rostro antes de 

que nacieras? También, puede presentarse como 

un problema aparentemente absurdo o ilógico: 

“Muéstrame un árbol que no se mueva con el 

viento intenso, Extingue una vela encendida que 

se encuentra a miles de kilómetros” (Grenard, 

2008: 157). Para resolverlos, el escucha debe 

desligarse del pensamiento racional y aumentar 

su nivel de conciencia hasta llegar al satori 悟り 

(‘iluminación’, ‘comprensión’) (Rosemont, 1970, 

Hakamaya, 1989; Heine, 1997).

En contraparte, el zen de la meditación ate-

mática en posición sedente, popularizado por el 

monje budista chino Tiantong Rujing 天童如淨 

(1162–1228), e introducido en Japón por Dōgen, 

consiste en un conjunto de prácticas de relajación 

corporal y de abstracción mental que permiten al-

canzar un estado de concentración (samatha) en 

el que se revela a las personas que lo practican su 

‘naturaleza original’ (honshō 本性) (Hakamaya, 

1989; Heine, 1997). Tradicionalmente, en el bu-

dismo existen varias vías para alcanzar dicha 

verdad, pero la meditación atemática en posición 

sedente prevaleció en Japón debido a que Dōgen y 

sus discípulos la presentaron como una práctica 

sencilla a través de la cual se podía alcanzar la 

‘iluminación’ y que estaba al alcance de todos:

El estudio del Zen es para la liberación físi-

ca y espiritual. Quemar incienso, cantar el 

nombre de Buda, cantar sutras, los rituales 

y la confesión son cosas innecesarias. Lo 

único necesario es la meditación en posición 

sedente. [...] Por medio de la meditación, 

incluso una persona totalmente ignorante 

puede sobrepasar a un hombre inteligen-

te que ha estudiado mucho tiempo. Por lo 

tanto, el que estudia Zen no debe distraerse. El camino 

de Buda es la meditación en posición sedente (Dōgen, 

1253, citado en Furuta, 1967: 19, 22).

Sin embargo, debe aclararse, estas ideas se encuentran 

también en el propio pensamiento de Eisai, quien explica-

ba a sus discípulos la verdadera naturaleza del budismo 

en su obra Kōzen Gokokuron 『興禅護国論』 (1198):

El Zen no tiene nada que ver con la literatura o el cono-

cimiento. Es impensable e inalcanzable. No hay ley que 

predicar. Se llama ley del budismo. Es el significado del 

Zen... Aquellos que dependen de la literatura, no com-

prenden la ley, y aquellos que se fían de las aparien-

cias, no pueden alcanzar la verdad. Originalmente es 

inmutable el budismo. El budismo está en la vida diaria 

(Eisai, 1198, citado por Furuta, 1967: 21).

Este hecho fue sumamente importante para la conso-

lidación del zen japonés, toda vez que, a pesar de sus 

diferencias, tanto Eisai como Dōgen consideraron que 

la iluminación era algo que podía darse como parte de 

la vida cotidiana y, gracias a ello, los discípulos de am-

bos monjes lograron arraigar dicho pensamiento religio-

so en Japón. "Gradualmente, las dos nuevas sectas del 

Zen [Rinzai y Sōtō] se fueron haciendo populares entre 

el pueblo. Seguramente que ambas tenían la capacidad 

latente de llegar a ser el budismo del pueblo" (Furuta, 

1967: 25). Este es el punto central en el que pone énfasis 

el investigador japonés Furuta Shōkin 古田紹欽:

En general, se dice que en el periodo Muromachi 

[1338-1573] fue cuando los sacerdotes de los cinco 

monasterios Zen [ubicados en las ciudades de Kioto 

y Kamakura] empezaron a predicar y a discutir el bu-

dismo en el lenguaje hablado, y el Zen se volvió muy 

popular. Esta corriente siguió siendo vigorosa. Durante 

el periodo Edo [1603-1868], en que el orden social era 

estable y la cultura estaba adelantada, también prospe-

ró el budismo, y se escribieron muchos sermones sobre 

Zen en silabario japonés. Algunos de ellos eran exce-

lentes obras literarias. El Zen se fue haciendo cada vez 

más accesible a la gente del pueblo (Furuta, 1967: 28).

En el periodo Edo (1603-1867), también conocido como 

época Tokugawa, los monjes budistas pertenecientes a la 

escuela sōtō zen reconocieron que, para poder tener éxito 

en la expansión de su rito, tenían que incorporar deidades, 

creencias y costumbres locales a su corpus religioso. De esta 



75El haiku en el zen japonés Christian Emmanuel Hernández Esquivel

La
 C

o
Lm

en
a 7

4,
 a

br
il-

ju
ni

o 
20

12

manera, tal como el investigador británico-japonés Duncan 

Ryūken Williams explica en su libro The Other Side of Zen 

(2009), la escuela sōtō pasó de tener unos pocos templos a 

principios del siglo XVI, a contar con 17 548 templos a prin-

cipios del siglo XVIII, convirtiéndose así en la secta budista 

más grande de Japón. Sin embargo, existió una paradoja: 

en la época Tokugawa, muy pocos de los monjes budistas 

practicaban la meditación atemática en posición sedente, 

meditaban a través de los kōan, construían jardines zen o 

leían los escritos de Dōgen o de Eisai. Las actividades coti-

dianas de los monjes, en esta época, eran rezar para atraer 

la lluvia, preparar medicina herbolaria para curar enferme-

dades, realizar exorcismos de espíritus malignos, y llevar a 

cabo ritos funerarios. De hecho, la mayor parte de los tem-

plos de la escuela sōtō zen, más que llamar a la meditación 

y a la búsqueda de la iluminación, ofrecían como beneficio 

la prevención y la curación de las enfermedades de la pobla-

ción (Williams, 2009).

El budismo meditativo, en la época Tokugawa, se tras-

ladó a otros espacios, en especial al trabajo literario. Es de 

llamar la atención el caso del monje budista Hakuin Ekaku 

白隠慧鶴 (1686-1768), erudito de la literatura china y re-

fundador de la escuela rinzai, quien escribió "más sermo-

nes en silabario japonés que cualquier otro sacerdote Zen" 

(Furuta, 1967: 36). En su obra, Hakuin se preocupó por 

dar a conocer la filosofía del zen al pueblo: sus sermones 

fueron escritos "en forma de cuentos, fábulas, parodias, 

himnos, y [otros géneros literarios] en que la esencia del 

budismo zen se explica en forma divertida" (Furuta, 1967: 

37). Esto le permitió llevar el zen a los niños, a las mujeres 

y a los campesinos, lo cual implicó un proceso de transcul-

turación vernácula:

Hakuin no hizo diferencia entre las costumbres del 

mundo y las doctrinas del budismo, sino que más bien 

las unificó. [...] Después de la muerte de Hakuin, sus 

doctrinas se volvieron gradualmente la corriente prin-

cipal de la secta rinzai. Claro está que Hakuin y sus 

sucesores fueron todos eminentes sacerdotes, pero 

hay que admitir que el Zen de Hakuin penetró hon-

damente entre la gente del pueblo y fue muy apoyado 

por ellos (Furuta, 1967: 37).

También, en la época Tokugawa, el haiku 俳句 se consoli-

dó como género literario a partir de los trabajos de Matsuo 

Bashō 松尾芭蕉 (1644-1694), Yosa Buson 与謝蕪村 

(1716-1783), Ryōkan Taigu 良寛大愚 (1758–

1831) y Kobayashi Issa 小林一茶 (1763-1827). 

Para el traductor y académico argentino Alberto 

Silva (2005), el haiku es una forma poética que 

se relaciona profundamente con el concepto de 

‘intemperie’ (nozarashi 野ざらし), tanto en un 

sentido físico (caminos, naturaleza, suburbios) 

como moral y social. 

En intemperie ocurre “todo”. O al menos todo 

lo que el poeta estima ser “vida”. Así les suce-

de de modo radical a los hombres del haiku. 

(328). Intemperie, antes que nada, es la de 

alguien que se mueve sin descanso en el es-

pacio, la de quien sabe que camina, la del que 

hace tema de su opción caminante, la de al-

guien que entiende que marchar es errar. [...] 

También, es intemperie la de aquellos que 

renuncian a morar en el centro... prefiriendo 

situarse tranquilos en el margen (333).

De esta manera, al igual que los monjes budis-

tas que pregonaron la filosofía zen al pueblo, los 

‘hombres del haiku’ (haijin 俳人) se separaron de 

las instituciones religiosas, culturales y políticas 

de su época; es decir, se apartaron físicamente de 

los templos, de los palacios y de las ciudades, y 

se desligaron mentalmente de las ideologías he-

gemónicas provenientes de dichos espacios de po-

der. Al situarse en el margen del circuito social, 

los haijin se relacionaron con otros marginales: 

niños, mujeres, campesinos, leñadores, marine-

ros, pescadores, indigentes, prostitutas, bonzos, 

borrachos y ladrones, quienes terminaron por con-

vertirse en personajes de los haikus. Por ello, la 

sociedad japonesa descrita en este tipo de poemas 

pierde gran parte de su solemnidad y seriedad. 

La gente miente, roba, empina el codo. 

[...] Hay gente que orina sin buscar lu-

gares convenientes. [...] Y sobre todo hay 

pobreza, mucha pobreza. [...] Pobres del 

campo y de la ciudad, hombres que re-

cogen lo que otros desechan, prostitutas 

sin nada que poner en la olla, ancianos 

que piden lo que no les darán (Silva, 

2005: 417-419). 



76 El haiku en el zen japonésChristian Emmanuel Hernández Esquivel

La
 C

o
Lm

en
a 7

4,
 a

br
il-

ju
ni

o 
20

12

Frente a esta realidad social, el poeta se descubre 

solo: no existe fraternidad, ni compañerismo, ni 

caridad, ni preocupación alguna por parte de los 

poderosos. Todavía más, los monjes budistas 

que deberían ayudar a los pobres y a los necesi-

tados son quienes se llenan de lujos:

Aunque Buda dormite,

ofrendas de flores,

ofrendas de dinero 

                      (Issa, en Silva, 2005: 101)

En el haiku de Issa se evidencia la ruptura entre 

la filosofía zen y el budismo institucionalizado 

ocurrida en la época Tokugawa. Al igual que 

los monjes budistas que llevaron la filosofía 

zen al pueblo, los haijin se preocuparon por los 

desprotegidos, porque ellos mismos, al haber 

renunciado a los bienes materiales y salir a la 

intemperie, se saben desprotegidos. 

El haijin es un pobre que se asume como 

tal. [...] Las formas de pobreza de los 

hombres del haiku son bastante variadas. 

Muchos de ellos son célibes y solitarios. 

Sin familia, ni siquiera la de origen, de la 

que se van alejando, cuando no es ella la 

que los deja o les quita la herencia, como 

a Issa o a Ryōkan (Silva, 2005: 357-359).

Sin embargo, la renuncia al mundo material y a 

la pertenencia a las instituciones es una acción 

motivada por una necesidad espiritual: a pesar 

de que Matsuo Bashō y Ryōkan Taigu practica-

ron la meditación zen por varios años y vivieron 

como bonzos en los templos Kinkakuji 金閣寺 

(en Kioto) y Entsūji 円通寺 (en Okayama), res-

pectivamente, ninguno de los dos encontró en el 

budismo institucionalizado un motivo para poder 

liberarse de las ataduras de su ego e iluminarse. 

Así, ellos y otros haijin optaron por desprenderse 

de lo material, de lo intelectual y de lo religioso, 

y salieron a la intemperie para buscar la ‘natura-

leza original’ (honshō 本性) de las cosas. De esta 

manera, los haijin no solamente abandonaron la 

ciudad y se internaron en las montañas para es-

cribir poemas breves sobre pinos, estanques con 

ranas y cigarras, sino también para descubrir en 

la vida natural su propia naturaleza como personas. Por 

supuesto, no todos lo lograron. El camino de la intemperie 

muestra al poeta lo que está afuera, pero no lo que está 

adentro. En este sentido, el viaje del haijin, más que signifi-

car el cumplimiento de cierto itinerario, es un descubrimien-

to interior, una toma de conciencia de la propia persona: 

La intemperie trasunta una nueva manera de mirarse 

a sí mismo y de mirar a los demás […] Los hombres 

del haiku se muestran ante todo poetas: gente común 

con alguna “videncia” de lo que subyace bajo la “e-

videncia”. Quieren perforar la apariencia de las cosas 

mediante cierto tipo de experiencia inusual. Eso es, 

según ellos, la poesía (Silva, 2005: 333, 340-341).LC

RefeRencias

Faure, B. (1987), “The Daruma-shū, Dūgen and Sūtū Zen”, Monumenta 

Nipponica, vol. 42, núm. 1, pp. 25-55.

Ford, J. I. (2006), Zen Master Who?: A Guide to the People and Stories of 

Zen, Boston, Wisdom Publications.

Furuta, S. (1967), “El desarrollo del pensamiento Zen en el Japón”, 
Estudios Orientales, vol. 2, núm. 1, pp. 13-39.

Grenard, J. L. (2008), “The Phenomenology of Koan Meditation in Zen Budd-
hism”, Journal of Phenomenological Psychology, vol. 39, pp. 151–188.

Hakamaya, R. (1989), Hongaku shisō hihan, Tokio, Daizo Shuppan.

Heine, S. (1990), “Does the Koan Have Buddha-Nature?: The Zen Koan 
as Religious Symbol”, Journal of the American Academy of Religion 
vol. 58,  núm. 3, pp. 357-387.

Heine, S. (1994), Dogen and the Koan Tradition. A Tale of Two Shobo-

genzo, Albany, State University of New York Press.

Heine, S. (1997), “The Dōgen Canon: Dōgen’s Pre-Shōbōgenzō Writings 
and the Question of Change in His Later Works”, Japanese Journal 

of Religious Studies, vol. 24, núms. 1, 2, pp. 39-85.

Heine, S. (2004), Opening a Mountain. Koans of the Zen Masters, 
Oxford, Oxford University Press.

Rosemont, H. (1970), “The Meaning Is the Use: Kōan and mondō as 
Linguistic Tools of the Zen Masters”, Philosophy East and West, 
vol. 20, núm. 2, pp. 109-119.

Silva, A. (2005), El libro del haiku, Buenos Aires, Bajo la luna.

Williams, D. (2009), The Other Side of Zen: a Social History of Soto Zen Budd-

hism in Tokugawa Japan, Nueva Jersey, Princeton University Press.

Yu, C. F. (1979), “Ta-hui Tsung-kao and Kung-an Ch’an”, Journal of 

Chinese Philosophy, vol. 6, pp. 211-235.

Christian EmmanuEl hErnándEz EsquivEl. Licenciado en Letras Latinoameri-
canas por la Universidad Autónoma del Estado de México. Egresado de la 
Maestría en Estudios de Asia y África, especialidad Japón, por El Colegio 
de México. Miembro fundador y Secretario de la Asociación de Japonés del 
Estado de México. Actualmente es profesor de asignatura de la Facultad de 
Ciencias de la Conducta de la UAEM, y dirige el Taller de Cultura e Idioma 
Japonés de la UAEM.


