CHRISTIAN EMMANUEL HERNANDEZ ESQUIVEL

no de los aspectos menos conocidos de 1a historia del haiku es su rela-
cién con la filosoffa zen. El zen i (literalmente, ‘meditacién’, ‘contemplacién’, ‘quie-
tud’ y ‘calma’y es una doctrina religiosa, proveniente del budismo mahayana, que fue
introducida en Japén a lo largo de los periodos Nara (710-794) y Heian (795-1185),
y que tuvo su desarrollo mas importante durante el periodo Kamakura (1186-1382).
Durante este dltimo, los monjes budistas japoneses Eisai %74 (1141-1215) y Dogen
1T (1200-1253) establecieron dos de las doctrinas de zen japonés mas importantes
hasta nuestros dias: la escuela rinzai (rinzai-shu Eg#%) y 1a escuela soto (soto-shu
HF52) (Furuta, 1967; Faure, 1987; Williams, 2009). Ambas escuelas, pese a que se
derivaron de las mismas enseflanzas de monjes budistas chinos, se enfrentaron de
manera ideoldgica debido a las interpretaciones que sus fundadores dieron tanto a la
filosoffa como a la préactica del budismo. El rinzai zen, impulsado por Eisai a partir de
las ensefianzas del monje budista chino Linji Yixuan I3t 2% (s/a-866), consideraba
al zen como "la mds alta verdad de todas las ensefianzas y la esencia del budismo";
mientras que el soto zen, impulsado por Dogen a patrtir de las enseflanzas del monje
budista chino Dongshan Liangjie i1 R4t (807-869), "mante-
nia que el budismo era el Zen en si" (Furuta, 1967: 14y 20). La
diferencia central entre los juicios de Eisai y de Dogen radicaba
en la naturaleza de la meditacién (meizo HEAR), que hasta nues-
tros dias es la base de la practica del zen: para Eisai, lo importante
era realizar la meditacidn sobre un tema (koan ZA%%), mientras que
para Dogen, lo esencial era la meditacién atemdtica en posicidén sedente
(shikantaza SEFTHE) (Furuta, 1967; Ford, 2006).
El zen de la meditacién sobre un tema, fundado por el monje bu-
dista chino Dahui Zonggao KE5FZF (1089-1163), consiste en referir
ciertas conversaciones publicas que se daban entre maestros y discipulos
budistas para, a partir del andlisis de los discursos, meditar respecto a la ‘ver-
' 13 (2010). Tinta sobre papel: dadera naturaleza del Buda’ (Yu, 1979). En dichas conversaciones aparecen frases
Jestis A. Martinez. que "llevan al agotamiento del ego y que fomentan una toma de conciencia dindmica

EL haiku en el zen japonés Christian Emmanuel Herndndez Esquivel 73

La Coumea 74, abril-junio 2012



La Coumena 74, abril-junio 2012

y dramadtica basada en la unidad de yo y de la
realidad, de los seres humanos y de la naturale-
za, del sujeto y del objeto” (Heine, 1990: 360). A
estas frases sueltas (y no a toda la conversacién
entre maestro y alumno) se les dio el nombre de
koan (Heine, 1990, 1994 y 2004). Un koan pue-
de ser una pregunta que no tiene una respuesta
cognitiva: ¢Cudl es el sonido de una sola mano
cuando aplaude? ¢(Cémo era tu rostro antes de
que nacieras? También, puede presentarse como
un problema aparentemente absurdo o ilégico:
“Muéstrame un drbol que no se mueva con el
viento intenso, Extingue una vela encendida que
se encuentra a miles de kilémetros” (Grenard,
2008: 157). Para resolverlos, el escucha debe
desligarse del pensamiento racional y aumentar
su nivel de conciencia hasta llegar al satori & ¥
(‘iluminacién’, ‘comprension’) (Rosemont, 1970,
Hakamaya, 1989; Heine, 1997).

En contraparte, el zen de la meditacién ate-
madtica en posicién sedente, popularizado por el
monje budista chino Tiantong Rujing K& 4Ni5
(1162-1228), e introducido en Japén por Dogen,
consiste en un conjunto de practicas de relajacién
corporal y de abstraccién mental que permiten al-
canzar un estado de concentracién (samatha) en
el que se revela a las personas que lo practican su
‘naturaleza original’ (honsho AE) (Hakamaya,
1989; Heine, 1997). Tradicionalmente, en el bu-
dismo existen varias vias para alcanzar dicha
verdad, pero la meditacién atematica en posicién
sedente prevalecié en Japén debido a que Dogen y
sus discipulos la presentaron como una practica
sencilla a través de la cual se podia alcanzar la
‘iluminacién’ y que estaba al alcance de todos:

El estudio del Zen es para la liberacién fisi-
ca y espiritual. Quemar incienso, cantar el
nombre de Buda, cantar sutras, los rituales
y la confesién son cosas innecesarias. Lo
nico necesario es la meditacién en posicién
sedente. [...] Por medio de la meditacién,
incluso una persona totalmente ignorante
puede sobrepasar a un hombre inteligen-

te que ha estudiado mucho tiempo. Por lo

74 Christian Emmanuel Herndndez Esquivel

tanto, el que estudia Zen no debe distraerse. El camino

de Buda es la meditacidn en posicién sedente (Dogen,

1253, citado en Furuta, 1967: 19, 22).
Sin embargo, debe aclararse, estas ideas se encuentran
también en el propio pensamiento de Eisai, quien explica-
ba a sus discipulos la verdadera naturaleza del budismo
en su obra Kozen Gokokuron [BLEEFEERR] (1198):

El Zen no tiene nada que ver con la literatura o el cono-

cimiento. Es impensable e inalcanzable. No hay ley que

predicar. Se llama ley del budismo. Es el significado del

Zen... Aquellos que dependen de la literatura, no com-

prenden la ley, y aquellos que se fian de las aparien-

cias, no pueden alcanzar la verdad. Originalmente es

inmutable el budismo. El budismo esta en la vida diaria

(Eisai, 1198, citado por Furuta, 1967: 21).
Este hecho fue sumamente importante para la conso-
lidacién del zen japonés, toda vez que, a pesar de sus
diferencias, tanto Eisai como Dogen consideraron que
la iluminacién era algo que podia darse como parte de
la vida cotidiana y, gracias a ello, los discipulos de am-
bos monjes lograron arraigar dicho pensamiento religio-
so en Japén. "Gradualmente, las dos nuevas sectas del
Zen [Rinzai y Soto] se fueron haciendo populares entre
el pueblo. Seguramente que ambas tenfan la capacidad
latente de llegar a ser el budismo del pueblo” (Furuta,
1967: 25). Este es el punto central en el que pone énfasis
el investigador japonés Furuta Shokin iy HI#R£K:

En general, se dice que en el periodo Muromachi

[1338-1573] fue cuando los sacerdotes de los cinco

monasterios Zen [ubicados en las ciudades de Kioto

y Kamakura] empezaron a predicar y a discutir el bu-

dismo en el lenguaje hablado, y el Zen se volvié muy

popular. Esta corriente siguié siendo vigorosa. Durante

el periodo Edo [1603-1868], en que el orden social era

estable y la cultura estaba adelantada, también prospe-

16 el budismo, y se escribieron muchos sermones sobre

Zen en silabario japonés. Algunos de ellos eran exce-

lentes obras literarias. El Zen se fue haciendo cada vez

mas accesible a la gente del pueblo (Furuta, 1967: 28).
En el periodo Edo (1603-1867), también conocido como
época Tokugawa, los monjes budistas pertenecientes a la
escuela soto zen reconocieron que, para poder tener €xito
en la expansién de su rito, tenian que incorporar deidades,
creencias y costumbres locales a su corpus religioso. De esta

E hatku en el zen japonés



manera, tal como el investigador britdnico-japonés Duncan
Ryuken Williams explica en su libro 7%e Other Side of Zen
(2009), la escuela soto pasé de tener unos pocos templos a
principios del siglo XV1, a contar con 17 548 templos a prin-
cipios del siglo XVIII, convirtiéndose asi en la secta budista
mas grande de Japdn. Sin embargo, existié una paradoja:
en la época Tokugawa, muy pocos de los monjes budistas
practicaban la meditacién atemadtica en posicion sedente,
meditaban a través de los koan, construfan jardines zen o
lefan los escritos de Dogen o de Eisai. Las actividades coti-
dianas de los monjes, en esta época, eran rezar para atraer
la lluvia, preparar medicina herbolaria para curar enferme-
dades, realizar exorcismos de espiritus malignos, y llevar a
cabo ritos funerarios. De hecho, la mayor parte de los tem-
plos de la escuela soto zen, mas que llamar a la meditacién
y a la bisqueda de la iluminacién, ofrecian como beneficio
la prevencién y la curacién de las enfermedades de la pobla-
cién (Williams, 2009).

El budismo meditativo, en la época Tokugawa, se tras-
ladé a otros espacios, en especial al trabajo literario. Es de
llamar la atencién el caso del monje budista Hakuin Ekaku
FIFE S (1686-1768), erudito de la literatura china y re-
fundador de la escuela rinzai, quien escribié "mas sermo-
nes en silabario japonés que cualquier otro sacerdote Zen"
(Furuta, 1967: 36). En su obra, Hakuin se preocupd por
dar a conocer la filosofia del zen al pueblo: sus sermones
fueron escritos "en forma de cuentos, fabulas, parodias,
himnos, y [otros géneros literarios] en que la esencia del
budismo zen se explica en forma divertida" (Furuta, 1967:
37). Esto le permitid llevar el zen a los nifios, a las mujeres
y a los campesinos, lo cual implicé un proceso de transcul-
turacion verndcula:

Hakuin no hizo diferencia entre las costumbres del
mundo y las doctrinas del budismo, sino que més bien
las unificé. [...] Después de la muerte de Hakuin, sus
doctrinas se volvieron gradualmente la corriente prin-
cipal de la secta rinzai. Claro estd que Hakuin y sus
sucesores fueron todos eminentes sacerdotes, pero
hay que admitir que el Zen de Hakuin penetré hon-
damente entre la gente del pueblo y fue muy apoyado
por ellos (Furuta, 1967: 37).
También, en la época Tokugawa, el haiku ) se consoli-
dé como género literario a partir de los trabajos de Matsuo
Basho FAREHIFE (1644-1694), Yosa Buson 5-#f#eft

El haiku en el zen japonés

(1716-1783), Ryokan Taigu & K (1758-
1831) y Kobayashi Issa /Mk—4% (1763-1827).
Para el traductor y académico argentino Alberto
Silva (2005), el haiku es una forma poética que
se relaciona profundamente con el concepto de
‘intemperie’ (nozarashi ¥ X % L), tanto en un
sentido fisico (caminos, naturaleza, suburbios)
como moral y social.

En intemperie ocurre “todo”. O al menos todo

lo que el poeta estima ser “vida”. Asi les suce-

de de modo radical a los hombres del haiku.

(328). Intemperie, antes que nada, es la de

alguien que se mueve sin descanso en el es-

pacio, la de quien sabe que camina, la del que

hace tema de su opcién caminante, la de al-

guien que entiende que marchar es errar. [...]

También, es intemperie la de aquellos que

renuncian a morar en el centro... prefiriendo

situarse tranquilos en el margen (333).
De esta manera, al igual que los monjes budis-
tas que pregonaron la filosoffa zen al pueblo, los
‘hombres del haiku’ (2agjin i \) se separaron de
las instituciones religiosas, culturales y politicas
de su época; es decir, se apartaron fisicamente de
los templos, de los palacios y de las ciudades, y
se desligaron mentalmente de las ideologfas he-
gemonicas provenientes de dichos espacios de po-
der. Al situarse en el margen del circuito social,
los haijin se relacionaron con otros marginales:
nifios, mujeres, campesinos, lefladores, marine-
ros, pescadores, indigentes, prostitutas, bonzos,
borrachos y ladrones, quienes terminaron por con-
vertirse en personajes de los haikus. Por ello, la
sociedad japonesa descrita en este tipo de poemas
pierde gran parte de su solemnidad y seriedad.

La gente miente, roba, empina el codo.

[...] Hay gente que orina sin buscar lu-

gares convenientes. [...] Y sobre todo hay

pobreza, mucha pobreza. [...] Pobres del

campo y de la ciudad, hombres que re-

cogen lo que otros desechan, prostitutas

sin nada que poner en la olla, ancianos

que piden lo que no les dardn (Silva,

2005: 417-419).

Christian Emmanuel Herndndez Esquivel 75

La Coumea 74, abril-junio 2012



La Coumena 74, abril-junio 2012

Frente a esta realidad social, el poeta se descubre
solo: no existe fraternidad, ni compaferismo, ni
caridad, ni preocupacién alguna por parte de los
poderosos. Todavia mds, los monjes budistas
que deberian ayudar a los pobres y a los necesi-
tados son quienes se llenan de lujos:
Aunque Buda dormite,
ofrendas de flores,
ofrendas de dinero
(Issa, en Silva, 2005: 101)
En el haiku de Issa se evidencia la ruptura entre
la filosoffa zen y el budismo institucionalizado
ocurrida en la época Tokugawa. Al igual que
los monjes budistas que llevaron la filosofia
zen al pueblo, los haijin se preocuparon por los
desprotegidos, porque ellos mismos, al haber
renunciado a los bienes materiales y salir a la
intemperie, se saben desprotegidos.
El haijin es un pobre que se asume como
tal. [...] Las formas de pobreza de los
hombres del haiku son bastante variadas.
Muchos de ellos son célibes y solitarios.
Sin familia, ni siquiera la de origen, de la
que se van alejando, cuando no es ella la
que los deja o les quita la herencia, como
a Issa 0 a Ryokan (Silva, 2005: 357-359).
Sin embargo, la renuncia al mundo material y a
la pertenencia a las instituciones es una accién
motivada por una necesidad espiritual: a pesar
de que Matsuo Basho y Ryokan Taigu practica-
ron la meditacién zen por varios afios y vivieron
como bonzos en los templos Kinkakuji 4 #]=F
(en Kioto) y Entsuji Fi#<F (en Okayama), res-
pectivamente, ninguno de los dos encontré en el
budismo institucionalizado un motivo para poder
liberarse de las ataduras de su ego e iluminarse.
Asi, ellos y otros haijin optaron por desprenderse
de lo material, de lo intelectual y de lo religioso,
y salieron a la intemperie para buscar la ‘natura-
leza original’ (honsho A1) de las cosas. De esta
manera, los haijin no solamente abandonaron la
ciudad y se internaron en las montafias para es-
cribir poemas breves sobre pinos, estanques con
ranas y cigarras, sino también para descubrir en

76 Christian Emmanuel Herndndez Esquivel

la vida natural su propia naturaleza como personas. Por
supuesto, no todos lo lograron. El camino de la intemperie
muestra al poeta lo que esta afuera, pero no lo que esta
adentro. En este sentido, el viaje del haijin, mas que signifi-
car el cumplimiento de cierto itinerario, es un descubrimien-
to interior, una toma de conciencia de la propia persona:

La intemperie trasunta una nueva manera de mirarse

a sf mismo y de mirar a los demads [...] Los hombres

del haiku se muestran ante todo poetas: gente comin

con alguna “videncia” de lo que subyace bajo la “e-

videncia”. Quieren perforar la apariencia de las cosas

mediante cierto tipo de experiencia inusual. Eso es,

seglin ellos, la poesia (Silva, 2005: 333, 340-341).

REFERENCIAS

Faure, B. (1987), “The Daruma-sha, Dugen and Sata Zen", Monumenta
Nipponica, vol. 42, nam. 1, pp. 25-55.

Ford, ]. 1. (2006), Zen Master Who?: A Guide to the People and Stories of
Zen, Boston, Wisdom Publications.

Furuta, S. (1967), “El desarrollo del pensamiento Zen en el Japén”,
Estudios Orientales, vol. 2, nim. 1, pp. 13-39.

Grenard, J. L. (2008), “The Phenomenology of Koan Meditation in Zen Budd-
hism”, Journal of Phenomenological Psychology, vol. 39, pp. 151-188.

Hakamaya, R. (1989), Hongaku shisc hihan, Tokio, Daizo Shuppan.

Heine, S. (1990), “Does the Koan Have Buddha-Nature?: The Zen Koan
as Religious Symbol”, Journal of the American Academy of Religion
vol. 58, ndm. 3, pp. 357-387.

Heine, S. (1994), Dogen and the Koan Tradition. A Tale of Two Shobo-
genzo, Albany, State University of New York Press.

Heine, S. (1997), “The Dogen Canon: Dogen's Pre-Shobogenzo Writings
and the Question of Change in His Later Works”, Japanese Journal
of Religious Studies, vol. 24, nims. 1, 2, pp. 39-85.

Heine, S. (2004), Opening a Mountain. Koans of the Zen Masters,
Oxford, Oxford University Press.

Rosemont, H. (1970), “The Meaning Is the Use: Koan and mondo as
Linguistic Tools of the Zen Masters”, Philosophy East and West,
vol. 20, nim. 2, pp. 109-119.

Silva, A. (2005), £1 libro del haiku, Buenos Aires, Bajo la luna.

Williams, D. (2009), The Other Side of Zen: a Social History of Soto Zen Budd-
hism in Tokugawa Japan, Nueva Jersey, Princeton University Press.

Yu, C. F. (1979), “Ta-hui Tsung-kao and Kung-an Ch’an”, journal of
Chinese Philosophy, vol. 6, pp. 211-235.

CHrisTIAN EmMaNUEL HErNANDEZ Esouver. Licenciado en Letras Latinoameri-
canas por la Universidad Auténoma del Estado de México. Egresado de la
Maestria en Estudios de Asia y Africa, especialidad Japén, por El Colegio
de México. Miembro fundador y Secretario de la Asociacién de Japonés del
Estado de México. Actualmente es profesor de asignatura de la Facultad de
Ciencias de la Conducta de la UAEM, y dirige el Taller de Cultura e Idioma
Japonés de la UAEM.

E hatku en el zen japonés



